
La Santa Sede

MESSAGGIO DEL SANTO PADRE FRANCESCO
IN OCCASIONE DEALLA GIORNATA INTERNAZIONALE DELLE PERSONE CON DISABILITÀ

 

Cari fratelli e sorelle!

La celebrazione della Giornata internazionale delle persone con disabilità è occasione,
quest’anno, per esprimere la mia vicinanza a quanti state vivendo situazioni di particolare difficoltà
in questa crisi pandemica. Siamo tutti sulla stessa barca in mezzo a un mare agitato che può farci
paura; ma in questa barca alcuni fanno più fatica, e tra questi le persone con disabilità gravi.

Il tema di quest’anno è «Ricostruire meglio: verso un mondo post Covid-19 inclusivo della
disabilità, accessibile e sostenibile». Mi colpisce l’espressione “ricostruire meglio”. Fa pensare alla
parabola evangelica della casa costruita sulla roccia o sulla sabbia (cfr Mt 7,24-27; Lc 6,47-49).
Perciò colgo questa preziosa occasione per condividere alcune riflessioni, proprio a partire da
quella parabola.

1. La minaccia della cultura dello scarto

In primo luogo, la «pioggia, i «fiumi» e i «venti» che minacciano la casa possono essere identificati
con la cultura dello scarto, diffusa nel nostro tempo (cfr Esort. ap. Evangelii gaudium [EG], 53).
Per essa, «certe parti dell’umanità sembrano sacrificabili a vantaggio di una selezione che
favorisce un settore umano degno di vivere senza limiti. In fondo, le persone non sono più sentite
come un valore primario da rispettare e tutelare, specie se povere o disabili» (Enc. Fratelli tutti
[FT], 18).

Da tale cultura sono colpite soprattutto le categorie più fragili, tra le quali vi sono le persone con
disabilità. Negli ultimi cinquant’anni sono stati compiuti passi importanti, a livello sia delle istituzioni
civili sia delle realtà ecclesiali. È cresciuta la consapevolezza della dignità di ogni persona, e
questo ha portato a fare scelte coraggiose per l’inclusione di quanti vivono una limitazione fisica
o/e psichica. Eppure, a livello culturale, permangono ancora troppe espressioni che di fatto

http://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un�economia_dell�esclusione
http://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#18


contraddicono questo orientamento. Si riscontrano atteggiamenti di rifiuto che, anche a causa di
una mentalità narcisistica e utilitaristica, sfociano nell’emarginazione, non considerando che,
inevitabilmente, la fragilità appartiene a tutti. In realtà, ci sono persone con disabilità anche gravi
che, pur con fatica, hanno trovato la strada di una vita buona e ricca di significato, come ce ne
sono tante altre “normodotate”, che tuttavia sono insoddisfatte, o a volte disperate. «La
vulnerabilità appartiene all’essenza dell’uomo» (cfr Discorso al Convegno “Catechesi e persone
con disabilità”, 21 ottobre 2017).

Pertanto è importante, specialmente in questa Giornata, promuovere una cultura della vita, che
continuamente affermi la dignità di ogni persona, in particolare in difesa degli uomini e delle donne
con disabilità, di ogni età e condizione sociale.

2. La «roccia» dell’inclusione

La pandemia che stiamo vivendo ha evidenziato ulteriormente le disparità e le disuguaglianze che
caratterizzano il nostro tempo, in particolare a discapito dei più deboli. «Il virus, mentre non fa
eccezioni tra le persone, ha trovato, nel suo cammino devastante, grandi disuguaglianze e
discriminazioni. E le ha aumentate!» (Catechesi nell’Udienza generale del 19 agosto 2020).

Per questo, una prima «roccia» su cui edificare la nostra casa è l’inclusione. Anche se questo
termine è a volte abusato, resta sempre attuale la parabola evangelica del Buon Samaritano (Luca
10,25-37). Infatti, sulla strada della vita, ci imbattiamo spesso nella persona ferita, che a volte
porta proprio i tratti della disabilità e della fragilità. «L’inclusione o l’esclusione di chi soffre lungo la
strada definisce tutti i progetti economici, politici, sociali e religiosi. Ogni giorno ci troviamo davanti
alla scelta di essere buoni samaritani oppure viandanti indifferenti che passano a distanza» (FT,
69).

L’inclusione dovrebbe essere la «roccia» sulla quale costruire i programmi e le iniziative delle
istituzioni civili perché nessuno, specialmente chi è più in difficoltà, rimanga escluso. La forza di
una catena dipende dalla cura che viene data agli anelli più deboli.

Per quanto riguarda le istituzioni ecclesiali, ribadisco l’esigenza di predisporre strumenti idonei e
accessibili per la trasmissione della fede. Auspico, inoltre, che questi vengano messi a
disposizione di quanti ne hanno bisogno in modo il più possibile gratuito, anche mediante le nuove
tecnologie, rivelatesi così importanti per tutti in questo periodo di pandemia. Allo stesso modo
incoraggio, per sacerdoti, seminaristi, religiosi, catechisti e operatori pastorali, una formazione
ordinaria alla relazione con la disabilità e all’uso di strumenti pastorali inclusivi. Le comunità
parrocchiali si impegnino a far crescere nei fedeli lo stile di accoglienza delle persone con
disabilità. Creare una parrocchia pienamente accessibile richiede non solo l’abbattimento delle
barriere architettoniche, ma soprattutto atteggiamenti e azioni di solidarietà e servizio, da parte dei
parrocchiani, nei confronti delle persone con disabilità e delle loro famiglie. La meta è che

2

http://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171021_convegno-pcpne.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171021_convegno-pcpne.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200819_udienza-generale.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200819_udienza-generale.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#69


arriviamo a parlare non più di “loro”, ma solo di “noi”.

3. La «roccia» della partecipazione attiva

Per “ricostruire meglio” la nostra società, bisogna che l’inclusione dei soggetti più fragili
comprenda anche la promozione della loro partecipazione attiva.

Anzitutto, ribadisco con forza il diritto delle persone con disabilità di ricevere i Sacramenti come
tutti gli altri membri della Chiesa. Tutte le celebrazioni liturgiche della parrocchia dovrebbero
essere accessibili affinché ciascuno, insieme ai fratelli e alle sorelle, possa approfondire, celebrare
e vivere la propria fede. Una speciale attenzione è da riservare alle persone con disabilità che non
hanno ancora ricevuto i Sacramenti dell’iniziazione cristiana: esse potrebbero essere accolte e
inserite nel percorso di catechesi in preparazione a questi Sacramenti. La grazia di cui essi sono
portatori non può essere preclusa ad alcuno.

«In virtù del Battesimo ricevuto, ogni membro del Popolo di Dio è diventato discepolo missionario.
Ciascun battezzato, qualunque sia la sua funzione nella Chiesa e il grado di istruzione della sua
fede, è un soggetto attivo di evangelizzazione» (EG, 120). Perciò anche le persone con disabilità,
nella società come nella Chiesa, chiedono di diventare soggetti attivi della pastorale, e non solo
destinatari. «Tante persone con disabilità sentono di esistere senza appartenere e senza
partecipare. Ci sono ancora molte cose che impediscono loro una cittadinanza piena. L’obiettivo è
non solo assisterli, ma la loro partecipazione attiva alla comunità civile ed ecclesiale. È un
cammino esigente e anche faticoso, che contribuirà sempre più a formare coscienze capaci di
riconoscere ognuno come persona unica e irripetibile» (FT, 98). Infatti, la partecipazione attiva alla
catechesi delle persone con disabilità costituisce una grande ricchezza per la vita di tutta la
parrocchia. Esse infatti, innestate in Cristo nel Battesimo, condividono con Lui, nella loro
particolare condizione, il ministero sacerdotale, profetico e regale, evangelizzando attraverso, con
e nella Chiesa.

Pertanto, anche la presenza di persone con disabilità tra i catechisti, secondo le loro proprie
capacità, rappresenta una risorsa per la comunità. In tal senso, è da favorire la loro formazione,
perché possano acquisire una preparazione più avanzata anche in campo teologico e catechetico.
Mi auguro che sempre di più, nelle comunità parrocchiali, le persone con disabilità possano
diventare catechisti, per trasmettere la fede in maniera efficace, anche con la propria
testimonianza (cfr Discorso al Convegno “Catechesi e persone con disabilità”, 21 ottobre 2017).

«Peggio di questa crisi, c’è solo il dramma di sprecarla» (Omelia nella Solennità di Pentecoste, 31
maggio 2020). Per questo incoraggio quanti, ogni giorno e spesso nel silenzio, si spendono in
favore delle situazioni di fragilità e disabilità. Possa la comune volontà di «ricostruire meglio»
innescare sinergie tra le organizzazioni sia civili che ecclesiali, per edificare, contro ogni
intemperia, una “casa” solida, capace di accogliere anche le persone con disabilità, perché

3

http://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Tutti_siamo_discepoli_missionari_
http://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#98
http://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171021_convegno-pcpne.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200531_omelia-pentecoste.html


costruita sulla roccia dell’inclusione e della partecipazione attiva.

Roma, San Giovanni in Laterano, 3 dicembre 2020

 

Francesco

©Copyright - Libreria Editrice Vaticana

4


